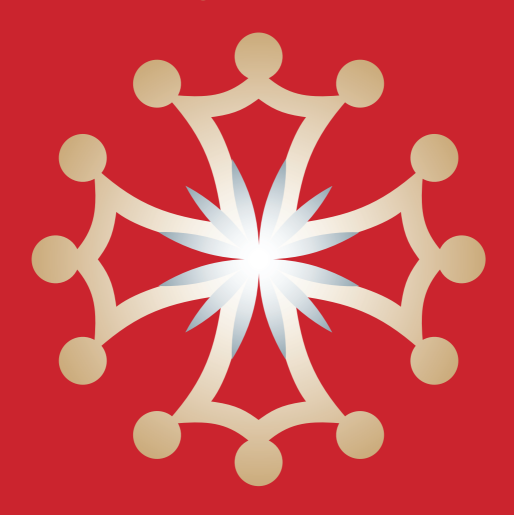
# La Voie Cathare

Aux sources du Christianisme : le Message de la Colombe



Bertran de La Farge



Ce livre, qui n'engage que les idées de son auteur, est publié par la Diffusion Rosicrucienne et sous l'égide de l'<u>Université Rose-Croix Internationale</u>.

# TABLE DES MATIÈRES

|             | Table des matières                                        | 7   |
|-------------|-----------------------------------------------------------|-----|
|             | Avertissement                                             | 11  |
| Prologue    | Qu'est-ce que le Catharisme ?                             | 13  |
| LIVRE I     | AUX SOURCES DU CHRISTIANISME                              | 17  |
| Chapitre 1  | Origines, occultations et résurgences du Catharisme       | 19  |
| Chapitre 2  | Les livres des Cathares                                   | 26  |
| Chapitre 3  | Le message de la Colombe                                  | 39  |
| Chapitre 4  | La pédagogie initiatique des Cathares                     | 46  |
| Chapitre 5  | Dieu                                                      | 53  |
| Chapitre 6  | Le Fils                                                   | 63  |
| Chapitre 7  | L'Église de Dieu et le symbole de Marie                   | 94  |
| Chapitre 8  | La Nouvelle Alliance : le Nouveau Testament               | 114 |
| Chapitre 9  | Jean, le Baptiste                                         | 116 |
| Chapitre 10 | Les sources du Baptême d'Esprit                           | 119 |
| Chapitre 11 | L'Eucharistie : action de grâces ou transsubstantiation ? | 127 |
| Chapitre 12 | Au commencement : la création                             | 132 |
| Chapitre 13 | L'allégorie de la descente de l'Esprit dans la matière    | 145 |
| Chapitre 14 | La question dualiste                                      |     |
| Chapitre 15 | De Jean de Lugio à Fabre d'Olivet                         | 174 |
| Chapitre 16 | La science de l'être : ontologie cathare                  | 182 |
| Chapitre 17 | La Voie de l'Amour                                        |     |
| Chapitre 18 | Les vies successives                                      | 248 |

# La Voie Cathare

| LIVRE II    | SPIRITUALITÉ CATHARE                                   | 267 |
|-------------|--------------------------------------------------------|-----|
| Chapitre 1  | Le chemin de la Lumière                                | 269 |
| Chapitre 2  | Les portes de la connaissance                          | 278 |
| Chapitre 3  | Le processus initiatique (L'entendement du Bien)       | 284 |
| Chapitre 4  | La Parfaite connaissance (La Bonne Fin)                |     |
| Chapitre 5  | Éthique                                                |     |
| Chapitre 6  | L'hommage (Melhorer)                                   |     |
| Chapitre 7  | Le baiser de paix (Caretas)                            | 315 |
| Chapitre 8  | Le pacte avec le Seigneur (Convenença)                 |     |
| Chapitre 9  | Le repas du Seigneur : l'Eucharistie cathare           | 318 |
| Chapitre 10 | L'oraison du Christ                                    |     |
| Chapitre 11 | Le rituel de l'oraison du Christ (Traditio)            | 340 |
| Chapitre 12 | La Consolation (Consolament)                           | 362 |
| Chapitre 13 | La prière (Adoremus)                                   |     |
| Chapitre 14 | Jeûnes et carêmes (Endura)                             |     |
| Chapitre 15 | Le Service (Apparelhament)                             |     |
| Chapitre 16 | « Diététique »                                         | 398 |
| LIVRE III   | CONVERGENCES, PROXIMITÉS,<br>ANALOGIES, SOURCES, LIENS | 405 |
| Chapitre 1  | Hermès Trismégiste                                     | 407 |
| Chapitre 2  | Aux sources : prédestination et rédemption             |     |
| 1           | chez les Esséniens                                     | 408 |
| Chapitre 3  | Gnose et gnosticisme                                   | 411 |
| Chapitre 4  | Le Manichéisme                                         | 417 |
| Chapitre 5  | Les Pauliciens                                         | 423 |
| Chapitre 6  | Origène                                                | 426 |
| Chapitre 7  | Le Graal                                               | 440 |
| Chapitre 8  | Convergences avec la Cabale                            | 456 |
| Chapitre 9  | Entre Christianisme et Islâm                           | 468 |
| Chapitre 10 | Les Amis de Dieu                                       | 479 |
| Chapitre 11 | Fraternellement œcuméniques!                           | 490 |

# La Voie de Justice et de Vérité

| LIVRE IV   | ÉCRITURES, SYMBOLES<br>ET MYTHES DES CATHARES | 497 |
|------------|-----------------------------------------------|-----|
| Chapitre 1 | La Vision d'Isaïe                             | 499 |
| Chapitre 2 | La Cène secrète (Interrogatio Johannis)       | 505 |
| Chapitre 3 | Le Livre que Dieu écrivit                     | 508 |
| Chapitre 4 | Récitation des Croyants                       | 511 |
| Chapitre 5 | Le Nouveau Testament                          | 512 |
|            | A. L'Évangile de Jean                         | 513 |
|            | B. Extraits thématiques du Nouveau Testament  | 530 |
|            | Extraits de l'Apocalypse de Jean              | 530 |
|            | La Voie de l'Amour                            | 531 |
|            | La Voie excellente                            | 532 |
|            | Le Soleil de Justice                          | 532 |
|            | Le message de la Colombe                      | 532 |
|            | Le baptême                                    |     |
|            | L'annonce du Paraclet                         |     |
|            | Le baptême d'Esprit                           | 534 |
|            | Saint Paul distingue                          |     |
|            | les deux baptêmes                             | 534 |
|            | L'imposition des mains                        |     |
|            | L'Eucharistie                                 |     |
|            | Le Nouveau Testament                          | 540 |
|            | La notion d'Église                            | 541 |
|            | La Jérusalem nouvelle                         |     |
|            | Le Verbe de Dieu                              | 541 |
|            | L'Alpha et l'Oméga                            | 542 |
|            | Les clés du Royaume                           |     |
|            | Le Temple du Dieu vivant                      |     |
|            | L'avenir de l'Église selon le Christ          |     |
|            | Le mal (Ancien Testament)                     |     |
|            | La nature animale de l'Homme                  |     |
|            | Le péché et la justice                        | 545 |
|            | Vivre dans le Christ, pour Dieu               |     |
|            | La prédestination                             |     |
|            | La résurrection                               |     |
|            | L'accès à l'état de Parfait                   |     |
|            | Le sermon sur la montagne                     |     |
|            | Au Vainqueur                                  |     |

# La Voie Cathare

| Lexique                                | 553 |
|----------------------------------------|-----|
| Bibliographie                          | 571 |
| Petite bibliothèque de base            | 578 |
| Et pendant le XX <sup>e</sup> siècle ? | 579 |
| Adresses                               | 581 |
| L'Évangile cathare occitan de Lyon     | 583 |

# La Voie de l'Amour

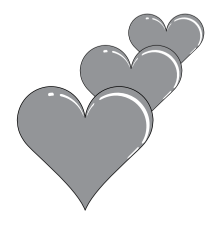
La Voie de Justice et de Vérité Leys d'Amor

Chaque instant d'Amour est une parcelle d'éternité. Tout le reste est sable entre nos doigts... (Sadhana)



a meilleure façon de comprendre ce qu'est la réalité de l'état de « l'Homme au sein de l'Univers » – l'Humanité –

c'est de se replonger dans la lecture de l'Évangile et d'y redécouvrir que le Christ nous a facilité la tâche en nous disant que toute la Loi, toute la Bonne Nouvelle (Evanggelion) se résume en un mot, un seul : Amour!



### L'Amour

Si un homme aime Dieu, celui-là est connu de Dieu. (I Corinthiens 8, 3) Je fléchis les genoux devant le Père, afin qu'll vous donne, à la mesure de Son glorieux trésor, d'être puissamment affermis par Son Esprit, en vue de la croissance de l'Homme intérieur. Que le Christ habite en vos Cœurs par la foi, que vous soyez enracinés dans l'Amour et fondés sur lui. Ainsi, avec tous les Saints, vous serez capables de comprendre ce qu'est la largeur, la longueur, la hauteur, la profondeur. Vous connaîtrez enfin l'Amour du Christ qui défie toute Connaissance, et vous serez emplis de toute la plénitude de Dieu. (Éphésiens 3,14-19)

**L'Amour occupe la place principale dans ce festin.** La meilleure interprétation de ce passage des Épîtres nous est donnée par l'Ami de Dieu Johann Tauler <sup>271</sup> :

On doit élever l'âme (le cœur-psyché) et « le vouloir foncier r» (l'âme personnalité) jusqu'aux hauteurs de la glorieuse divinité qu'il faut considérer avec une grande et humble crainte et en se reniant soi-même. Celui qui dépose ainsi devant Dieu sa ténébreuse et misérable ignorance comprend alors ce que dit Job : « L'Esprit passait devant moi ». De ce passage de l'Esprit naît un grand tumulte dans l'âme. Plus ce passage a été clair, vrai, sans mélange d'impressions naturelles, plus rapide, plus forte, plus prompte aussi, plus vraie et plus pure est l'œuvre qui se fait en l'âme, la poussée qui la bouleverse, et plus claire est encore la connaissance que l'Homme acquiert de son arrêt sur le Chemin de la Perfection. Le Seigneur VIENT ALORS EN UN RAPIDE ÉCLAIR ; il illumine le fond et veut y être lui-même le maître d'œuvre. Dès qu'on prend conscience de la présence du Maître, on doit, en toute passivité, lui abandonner le travail ; toutes les facultés doivent alors se taire et lui préparer un grand silence, car toute activité et même les bonnes pensées de l'Homme ne pourraient alors être qu'un obstacle. L'Homme, au contraire, ne doit rien faire qu'être passif sous l'action de Dieu.

### Aux sources du Christianisme

« Cependant, dès que l'Homme est ensuite livré de nouveau à lui-même et qu'il n'a plus conscience de l'œuvre de Dieu d'une façon sentie et reconnaissable, il doit reprendre, avec une sainte application son opération propre et ses saintes pratiques. C'est ainsi que l'Homme doit tantôt travailler et tantôt se reposer, chacun de la façon qu'il sent devoir l'attirer le plus puissamment vers Dieu, soit dans l'activité, soit dans le repos. Le résultat qu'on ne peut obtenir par la pure passivité, on l'obtient par la mise en œuvre des saintes pratiques, de telle sorte qu'on « devienne enraciné et fondé dans le saint Amour, afin que vous puissiez comprendre avec tous les saints quelle est la hauteur, la longueur, la profondeur et la largeur !

LA HAUTEUR DE LA TRANSCENDANCE. « Comprendre cela est chose impossible, mais on doit s'y attacher avec amour et dans une intention pure. Le vouloir foncier (l'âme personnalité) doit alors prendre son essor vers la hauteur de la Transcendance, s'élever audessus du monde inférieur de la sensibilité, en observant bien que Dieu, qui pourtant peut tout, ne pourrait cependant pas faire une créature si noble, qu'elle pût, d'une façon quelconque, atteindre et connaître, avec son intelligence naturelle, la sublime essence de l'être divin.

LA PROFONDEUR DE L'ABÎME DIVIN. « Car la profondeur de l'abîme divin est impénétrable à toute raison. Mais on pénétrera dans cet abîme, grâce à une humilité très profonde ; c'est pourquoi Notre Dame, (l'Église), sans rien dire du grand bien que Dieu avait répandu en elle, n'a parlé que de son insondable humilité, comme du motif pour lequel les générations la proclameraient bien-heureuse, « car le Seigneur a daigné considérer uniquement cette humilité ».

LA LARGEUR DE DIEU. « Quant à la largeur de Dieu, l'Homme doit la reconnaître dans l'Amour universel qui consiste en ce que Dieu se donne en tous lieux, en tous pays, de toutes manières, et en toute bonne œuvre. Il n'est rien de si juste et de si universel que Dieu, rien non plus qui ne soit si près de notre fond le plus intime. Qui le cherchera là, l'y trouvera. Nous le trouvons aussi tous les jours dans tous les Amis de Dieu, en toute créature. On doit poursuivre cette largeur avec un vouloir foncier appliqué, intériorisé, libre, affranchi du souci de tout autre chose, et se donner de toutes ses forces au sentiment intérieur de la présence de Dieu. C'est alors que sont données à l'Homme une liberté d'esprit et une grâce transcendante qui élèvent l'âme-personnalité (le vouloir foncier) au-dessus de toute image et de toute forme et la font planer sur toutes les choses créées. C'est à ce sujet que saint Grégoire dit : « Si nous voulons arriver à une certaine connaissance de l'invisible, il nous faut nous élever au-dessus du visible. »

LA LONGUEUR DE L'ÉTERNITÉ. « La longueur, enfin, c'est l'éternité qui ne connaît ni passé, ni futur, mais seulement un calme et immobile présent, dans lequel toutes choses sont présentes à la vision constante et immobile où Dieu se voit et toutes choses en lui. Cette longueur, l'Homme doit la poursuivre avec un vouloir foncier invariablement plongé en Dieu, et se consoler de l'Amour, de la souffrance, de tout ce qu'il y a de créé, de telle façon que cette Consolation en Dieu lui suffise et qu'il reste en paix, abandonnant tout à Dieu.

L'ACCOMPLISSEMENT DE LA NOBLE PAROLE. « C'est ainsi que s'accomplira la noble parole. Venez, c'est-à-dire élevez-vous au-dessus de toutes choses. Elle s'accomplira avec la naissance de Dieu en nous. C'est pourquoi tous les Hommes doivent rendre grand honneur à (l'Église de Dieu); si haut qu'ils puissent s'élever, ils doivent se réserver un temps suffisant pour l'honorer et la servir. Puissions-nous tous maintenant la suivre, en sorte que nous soyons remplis de celui qu'elle (adombra)! Qu'à cela Dieu nous aide!»

### La Voie de l'Amour

Les idées précédentes, tant celles de saint Paul que celles d'Origène ou de Tauler, sont très précisément celles du *Manuscrit cathare de Dublin* qui commente ainsi la phrase du *Pater* : *donnez-nous notre pain supersubstantiel*. À l'occasion de la description du *Rituel de la transmission de la sainte Oraison*, nous reviendrons plus longuement sur cette expression qui revêt la même signification mystique chez Origène et chez les Cathares, pour qui elle a *une importance capitale*. (Com.Cant II, 8, 38-41). Relevons la référence au « repos en Dieu » dans lequel entra David présenté dans ce passage du Rituel comme les prémisses du Christ :

« Ainsi le Dieu de toute grâce a envoyé son Fils aimé et le don de sa Amour à ce David, pour parfaire, conforter et confirmer son peuple. C'est pour cela que ce peuple demande à son Père que son pain supersubstantiel, c'est-à-dire l'Amour, lui soit donné par lui aujourd'hui, c'est-à-dire en celui-ci, c'est-à-dire en Christ, (que l'on appelle aussi notre jour). Et l'Apôtre, parlant de ce jour, c'est-à-dire du Christ, dit aux Romains (13, 12): « La nuit s'avance, mais le jour (le Christ) s'approche ». Et à nouveau, parlant aux Hébreux (4, 6-7), il montre que le Saint-Esprit envoya ce jour (la conscience christique) en David. Pour cette raison, ce peuple prie son Père qu'en lui leur soit donné le pain supersubstantiel, c'est-à-dire l'Amour, de manière qu'il ne soit plus retardé à un autre jour, mais qu'il leur soit donné du Père ; car il est lien de perfection ; plus, même, il est lui-même Perfection ».

Le réintégration en Dieu par la pratique de l'Amour. Pour les Cathares comme pour Origène ou Tauler, l'état de Conscience le plus haut que l'Homme puisse exprimer – le Repos en Dieu, cette Paix profonde qui est liée à l'illumination – c'est l'Amour qui existe à l'état latent en tout Homme : « le Créateur de toutes choses, lorsau'il nous créa, inséra dans nos cœurs des semences d'Amour » dit Origène, ce qui est identique à la thèse soufie qu'il a sans doute inspirée : c'est dans le cœur psychique qu'est semée la graine de la rose qui fleurira dans le Cœur spirituel, ou encore comme le dit saint Paul : l'Amour de Dieu a été répandu dans nos cœurs par l'Esprit ferme aui nous a été donné (Romains 5,5). Cette idée maîtresse rejoint celle qu'Origène exprima, au sujet de la Conscience christique présente partout dans l'univers, pour expliquer la phrase de Jean : au milieu de vous se trouve quelqu'un que vous ne connaissez pas. Mais l'Homme n'est pas seul pour faire grandir en lui et dans le monde cette « semence d'Amour ». Ce monde est un champ qui ne représente pas seulement la terre, mais aussi les cœurs des Hommes ; les anges de Dieu l'ont reçu à cultiver. Or, le champ des anges ce sont nos cœurs (Hom.Cant. II, 9 & Hom. Nombr. XI, 3.5) ». Enfin, le mot **Amour** traduit bien le grec *Agapê* qui désigne *l'Amour spirituel et saint Paul tente de nous* faire entrevoir ce qu'est réellement cet Amour, dans son très fameux appel à l'Amour :

« Je vais vous indiquer la voie excellente entre toutes. Quand je parlerais les langues des hommes et des anges, si je n'ai pas l'Amour, je ne suis qu'un gong qui résonne, qu'une cymbale qui retentit. Quand j'aurais le don de prophétie, et quand je connaîtrais tous les mystères et toute la science, quand j'aurais une foi totale, à transporter les montagnes, si je n'ai pas l'Amour, je ne suis rien. Quand je distribuerais tous mes biens pour l'entretien des pauvres, quand je livrerais mon corps au feu, si je n'ai pas l'Amour, cela ne m'avance à rien. L'Amour est patient, l'Amour est accueillant. L'Amour n'est pas envieux, il n'est ni infatué ni hautain. Il ne fait rien de malséant. Il ne cherche pas son intérêt. Il ne s'irrite pas, il ne pense pas à mal. Il ne se réjouit pas de l'injustice, mais il trouve sa joie dans la vérité. Il excuse tout, il croit tout, il espère tout, il endure tout.



# Chapitre 13 La prière

#### Adoremus



ELON LES ÉCRITURES. Le Christ a dit: moi l'Amen, je vous dis: si deux d'entre vous sur terre s'accordent pour demander quoi que ce soit, ils l'obtiendront de mon Père qui est dans les cieux. Car là où deux ou trois se réunissent en mon nom, je suis au milieu d'eux. Tout ce que dans la prière vous demanderez avec foi, vous l'obtiendrez. (Matthieu, 18, 19-20)

# « Convergences :

« La prière est le moyen de se mettre en communication avec Dieu et d'établir un rapport direct avec Lui. Plus on est sincère et plus on prend conscience de ce rapport. On peut prier en actes aussi bien qu'en paroles : être charitable envers autrui, ne jamais médire de personne, se rendre utile à la société, c'est la prière de base. Pour le mystique qui ressent un véritable amour pour le Dieu de tous les Hommes, il existe des mots de prière. Au commencement, ces mots ne viennent pas facilement, mais une fois qu'on a ressenti ce qu'est la Divinité, ils viennent d'eux-mêmes. Dans un premier temps, on essaie de se concentrer sur Dieu en prononçant des paroles sacrées par lesquelles prient les mystiques : c'est la méditation-prière. Ensuite la parole n'est plus nécessaire : on devient la prière elle-même. L'essentiel dans la prière, c'est d'imaginer Dieu en face de soi et de sentir en soi son Maître présent. Il est même possible d'arriver au point où plus aucune distance ne sépare l'âme de Dieu, où le priant s'oublie lui-même et ne voit plus que le Divin. Cet état n'est souvent que momentané, mais quand il est permanent, le but suprême est atteint. 96 » (Barhâm Élâhi, Soufi)

#### Prière d'Amour

Pour les Cathares, la prière est, tout autant qu'une communication avec le divin, l'une des principales techniques mystiques qui vont leur permettre d'accéder, un jour, à la Parfaite connaissance, au Baptême de feu, au Mariage mystique. Aussi, les Cathares accordent-ils une large part à la prière dans leur vie. Les Parfaits, dit-on, prient tout le temps. Les Croyants les plus avancés sont admis à prier avec eux. Les autres Croyants et les Auditeurs participent en écoutant, en fait en priant silencieusement. Mais, pour les Cathares, de quelle prière s'agit-il? Il s'agit en fait et encore de s'élever sur l'échelle de l'Amour, celle que nous trouvons décrite dans le Manuscrit cathare de Dublin, sous la forme ontologique des sept substances. Nous devons à nouveau prendre garde aux contre-sens de traductions. Nous avons signalé à plusieurs reprises l'erreur qui consiste à traduire le verbe adorar et le nom adoratio par adorer et adoration, ce qui accole malicieusement une connotation malveillante et calomnieuse d'idolâtrie et de superstition au Catharisme. En fait, adorar veut dire prier. Adorar veut exactement dire plus que cela: prier avec amour; aimer avec passion; saluer profondément en portant la main à sa bouche.

# La prière

C'est ce dernier geste que font les Cathares, en particulier pendant la prière. Et ils l'accompagnent de la formule : prions le Père, le Fils et le Saint Esprit : adoremus Patrem et Filium et Spiritum Sanctum. Cet adoremus-là, assorti du geste de porter ses mains jointes à la bouche, illustre certes l'acte de prière. Mais il nous ramène aussi et encore à l'Évangile de Jean, lorsque le Christ, s'adressant à Pierre, distingue les trois modes de l'Amour. Le geste de baiser ses propres mains en prononcant les Paroles de prière symbolise l'amour que le prieur porte à Celui qu'il prie. Il symbolise aussi sa volonté de s'élever au sommet de l'échelle de l'Amour. L'Amour dont il est en effet question dans la prière cathare est l'Amour suprême, *l'Agapê,* celui qui s'atteint et s'exerce dans le Royaume du Père (si deux d'entre vous sur terre s'accordent pour demander quoi que ce soit, ils l'obtiendront de mon Père qui est dans les cieux). Ainsi lorsque les Cathares prient et disent *Adoremus*, ils disent en fait *Agapê*, ils disent leur Amour-apothéose pour Dieu, celui qui est atteint en même temps que l'état de *Parfaite connaissance*. Ainsi lorsque le *Chrétien-commencant* qu'est le Chrétien catholique dit *Prions*, il dit *Oremus*, qui signifie *prions-parlons à Dieu*. Mais, lorsque le Chrétien-progressant qu'est le Chrétien cathare dit *Prions*, il dit *Adoremus* qui signifie Prions-aimons Dieu. La prière de l'Oremus n'est pas la prière de l'Adoremus. L'une est prière exotérique, l'autre est prière mystique. Les témoins des Cathares ne s'y sont pas trompés et reconnaissent la litanie de l'Adoremus comme étant la Prière que font les Parfaits. Alors comprendrons-nous mieux l'image des Chrétiens cathares, les mains jointes portées à la bouche et disant : adoremus Patrem et Filium et Spiritum Sanctum, Prions le Père, le Fils et le Saint Esprit!

# La place de la prière chez les Parfaits

La prière est le centre de la vie du Parfait. Elle n'est interrompue que par le travail. Elle est pour lui une pratique mystique permanente. Il y a d'abord toutes les circonstances où les prières sont dites en commun, le plus ancien faisant office de directeur. Mais il y a aussi les prières, souvent les mêmes, qui sont dites sans cesse, en solitaire ou à l'unisson avec le Compagnon, le socius, à haute voix ou dans le Silence. Les Parfaits prient sans cesse, se livrent jour et nuit à la prière et au travail et disent leurs «heures» en se relevant plusieurs fois la nuit 88. Outre le Pater qui est la prière par excellence, les Parfaits pratiquent chaque jour différentes techniques de méditation et de prière que nous exposons et commentons ici, et qui consistent principalement à égrener, sous forme de litanies, une formulation proche de celle de la Consolation. Il est utile de souligner que les Cathares, grands défenseurs de la lecture et de la transcription des Écritures en langues vernaculaires utilisent pourtant ces litanies en latin. Il faut se resituer dans le cadre précis de leur utilisation : une pratique mystique d'accès au spirituel. Et il faut savoir que toutes les traditions du monde utilisent à cette fin des litanies contenant des sons particuliers. Pourquoi les Cathares dérogeraient-ils à cette pratique ? Parce qu'ils sont Cathares et que certains veulent à tout prix les cerner dans le cadre d'un rationalisme qui leur est totalement étranger ? Revenons à leur réalité! Nous avons affaire à des Parfaits, c'est-à-dire à des mystiques, pas à des conteurs de formules magiques cabalistiques abracadabrantes! Aussi est-il possible et même très vraisemblable que le latin ait été utilisé pour constituer des litanies remarquables par leurs propriétés sonores :

# Spiritualité cathare

Benedicite parcite nobis.

Fiat nobis secundum Verbum tuum.

Pater et Filius et Spiritus Sanctus dimittat nobis et parcat nobis omnia peccata nostra.

Adoremus Patrem et Filium et Spiritum Sanctum,

Adoremus Patrem et Filium et Spiritum Sanctum,

Adoremus Patrem et Filium et Spiritum Sanctum.

Dignum et justum est.

Notre Père... (14 fois)

Adoremus Patrem et Filium et Spiritum Sanctum,

Adoremus Patrem et Filium et Spiritum Sanctum,

Adoremus Patrem et Filium et Spiritum Sanctum.

Dignum et justum est.

Notre Père... (4 fois)

Adoremus Patrem et Filium et Spiritum Sanctum,

Adoremus Patrem et Filium et Spiritum Sanctum,

Adoremus Patrem et Filium et Spiritum Sanctum.

Dignum et justum est.

Gratia domini nostri Jesu Christi sit semper cum omnibus nobis.

Amen

Benedicite parcite nobis.

Pater et Filius et Spiritus Sanctus dimittat nobis et parcat nobis omnia peccata nostra.

### Les Heures

Insistons sur le fait que nous sommes en train de parler des rituels de prière à l'usage des Parfaits. Rappelons que les Parfaits constituent un petit nombre, tout en haut de la pyramide du Catharisme, et que l'ensemble des Auditeurs et des Croyants n'est pas astreint aux disciplines que nous allons décrire maintenant et qui seraient une contrainte excessive et irréaliste pour la plupart... Car, dans le Christianisme cathare, rien ne doit être ressenti comme une obligation ni comme une contrainte; tout doit être compris, assimilé et librement et naturellement consenti. Qui ressent un acte comme une contrainte n'est tout simplement pas encore mûr pour la réalisation de cet acte. Tout acte librement consenti correspond à un degré de culture et de compréhension. Dans les pratiques oratoires des Cathares, la superstition n'existe pas : la prière est un exercice spirituel qui a pour but l'obtention de résultats précis et identifiés par ceux qui la pratiquent. Il est tout à fait permis d'être incrédule mais il n'en est pas moins évident que pour les Cathares, comme pour la plupart des mystiques, tel est le but recherché. Les Heures sont une technique spirituelle précise. Elles furent parfois agrémentées de génuflexions et de prosternations, rites d'une certaine époque. Mais l'essentiel n'était pas là. Elles consistent surtout en la récitation d'une série déterminée de litanies, répétée le jour et la nuit : sept à huit fois le jour et sept fois la nuit. Une Heure, commence et se termine par ce que les Cathares appellent des Parcas entrecoupées de Veniæ. Notons que la récitation complète d'une Heure dure près de dix minutes. En conséquence, la nuit, un Parfait se réveille toutes les heures trois-quarts et prie dix minutes avant de se rendormir pour une autre séquence de sommeil de 105 minutes! - Fin de l'extrait -

Ce livre, véritable réflexion sur le Christianisme cathare, est une tentative d'explication et d'interprétation du contenu des textes qui nous sont parvenus jusqu'à ce jour et qui sont, soit directement d'origine cathare, soit produits par leurs adversaires. Délaissant volontairement l'aspect historique du Catharisme – largement développé par d'autres auteurs –, il privilégie l'analyse de la religion, de l'éthique, de l'ontologie et de la mystique cathares. Il nous invite donc à redécouvrir l'esprit du Catharisme et à méditer sur une spiritualité toujours vivante et lumineuse.



